
1 
 

Het begrip 'Kennis' 

Spinoza is over kennis volgens mij wel vrij duidelijk. Benedictus gelooft sterk in het 

noodzakelijke. Het besef van het noodzakelijke zou ook leiden tot de grootste vorm 

van geluk en de grootste vorm van wijsheid. Hoe meer wij het besef van het 

noodzakelijke zouden beseffen en adequate denkbeelden hierover hebben, hoe 

dichter wij in de buurt komen van God, de goddelijke essentie waar wij een modus 

van/in zijn.  

Volgens Spinoza is kennis het wezenlijke voor de mens, hiermee kan hij zijn 

levensdoel en ultieme geluk bereiken. Spinoza onderscheid drie soorten kennis: 

- imaginatio (verbeelding) 

- ratio (rede) 

- scientia intuïtiva (intuïtieve kennis)  

Voorheen onderscheidde Spinoza vier wijzen van kennis:  

1. wat door anderen meegedeeld wordt 

2. wat uit ervaring bekend wordt 

3. wat geconcludeerd wordt  

4. wat wezenlijk wordt ingezien. 

Later vatte hij de beide eerste samen in de ‘imagiatio’ (verbeelding) 

Onder de verbeelding (imaginatio) rekent Spinoza de kennis die we van horen 

zeggen hebben. Deze kennis noemt hij directe, maar toevallig kennis. Directe kennis 

is een geldig bewijs die onmiddellijk wordt gevat en als waarheid wordt 

geaccepteerd. Dit lijkt dus op empirische kennis, kennis verworven uit ervaring. 

Spinoza is rationalist en is van mening dat alleen door de ratio (verstand) echte 

(adequate) kennis kan worden verworven. Deze directe kennis is dus niet gebaseerd 

op adequate kennis. Toch speelt imaginatio een grote rol in ons (menselijk) leven, 

vooral ons gevoelsleven. Bepaalde fenomenen zoals liefde en de wil zijn niet te 

herleiden tot het lichaam of de geest (denken). Dit is een gevoel wat je ervaart en 

dat buiten je geest en lichaam aanwezig is. Deze fenomenen zouden zich 

bijvoorbeeld in de ziel bevinden.  

Het is echter niet de bedoeling om van deze kennis afhankelijk te blijven omdat het 

ons niet kan brengen naar ‘ons’ doel > het verwerven van de adequate kennis. Als 

wij afhankelijk van deze kennis zouden worden, dan maakt ons dat machteloos. 

Onder het ‘toevallige’ verstaat Spinoza het volgende: “Bijzondere dingen noem ik 

‘toevallig’ voor zover wij, uitsluitend lettende op hun essentie, niets vinden dat hun 

bestaan noodzakelijk stelt, noch het noodzakelijke uitsluit. “ 

De ratio levert in tegenstelling tot de imaginatio wel adequate kennis op. Dit is 

kennis die ontstaat door systematisch en consequent redeneren, bijvoorbeeld in de 

wiskunde. Spinoza probeert ook zoveel mogelijk a priori bewijzen te leveren.  



2 
 

De scientia intuïtiva levert direct inzicht op; je ziet bijvoorbeeld direct de 

noodzakelijkheid van de natuur in. Er wordt dus iets waargenomen wat onmiddellijk 

als geldig bewijs wordt geaccepteerd. Mijn inziens lijkt dit enigszins op empirische 

kennis. Het is ook wel logisch dat Spinoza dit in zijn onderscheid van soorten kennis 

opneemt. Spinoza is onder te verdelen in het subjectivisme. Men ziet dus de 

werkelijkheid door de ‘camera’ van zijn eigen ik. Het subject (ik) staat hier centraal. 

Alles wat dus ervaren wordt via onze zes zintuigen is dus ook een vorm van kennis, 

wat wij de werkelijkheid noemen. Deze is echter subjectief, want alleen God beschikt 

over de (totale) adequate werkelijkheid en God uit zich alleen via de wetten van de 

natuur. De adequate werkelijkheid is volgens Benedictus o.a. wiskundige begrippen 

en natuurwetten > rationalist. 

Kennis is voor Spinoza het inzicht dat de dingen noodzakelijkerwijs zijn zoals ze zijn. 

Dit inzicht ziet hij als de intuïtieve kennis (scientia intuïtiva). Wanneer men dit inzicht 

heeft, aanvaardt men de werkelijkheid zoals die is. Dat de mens dus leeft in 

noodzakelijkheid. Het is in haar natuur om volgens bepaalde patronen te leven 

(actief/redelijk/met ratio) Wanneer deze werkelijkheid wordt aanvaard en men met 

de ratio de natuur kan verklaren (begrijpt hoe deze in elkaar zit), verdwijnt de haat, 

en zal daar liefde voor in de plaats komen.  

Bron: http://www.spinoza-rglb.org/index.php/spinoza/het-begrip-kennis 

 

Spinoza, een berg van graniet 

Kees Schuyt 

De filosofie van Spinoza staat in het wijsgerige landschap als een berg van 

graniet; van verre een aantrekkelijke heuvel, van dichtbij een bijna 

ongenaakbare rotsformatie, die je slechts met de grootste moeite kunt 

beklimmen. Eenmaal bovenop zie je meer, maar het duizelt je nog steeds. 

 

Meer dan vijftig jaar geleden kwam ik in aanraking met de filosofie van Spinoza. Mijn 

college-aantekeningen uit de studietijd (1961) geven keurig de uitleg van de twee 

attributen van God, ‘Denken’ en ‘Uitgebreidheid’ weer, maar meer dan deze termen 

heb ik er niet van onthouden. Dat komt wel vaker voor: je komt met iets in 

aanraking, je hoort van iets, neemt kennis van iets, maar het zegt je niets, nóg niet 

althans. Kennelijk ontbrak de relevantie van de toen netjes uit mijn hoofd geleerde 

‘attributenleer’. Kennis groeit soms langzaam en bij herhaling. Inzicht ontstaat veel 

later, zoals Spinoza zelf leert. Zijn theorie van toenemend begrip en groeiend inzicht, 

http://www.spinoza-rglb.org/index.php/spinoza/het-begrip-kennis


3 
 

van ‘de verbetering van het verstand’, zoals hij het formuleerde, spreekt me nu 

enorm aan en wil ik toepassen op zijn eigen filosofie. Het loont de moeite om, hoe 

moeilijk het ook is, het granieten bouwwerk van zijn denken stap voor stap, door 

intensieve aandacht en studie, te leren kennen en begrijpen. Toename van kennis 

schept vreugde. Of je door méér kennis ook een beter mens wordt, valt te bezien, 

maar dat is wel de kern van Spinoza’s denken: als we ons laten leiden door rede en 

redelijkheid, dat wil zeggen door adequate kennisvermeerdering, inclusief zelfkennis, 

leidt dit tot handelen in grotere vrijheid. Daar gaat het om: bene agere et laetari 

(goed handelen en blij zijn). 

Na mijn eerste kennismaking stuitte ik twintig jaar later opnieuw op enkele van 

Spinoza’s gedachten. In 1982 las ik in verband met het werk van Primo Levi het boek 

van Terrence des Pres The Survivor. An Anatomy of Life in the Death Camps, dat 

gaat over het leven en overleven in de concentratiekampen van Hitler-Duitsland en in 

de strafkampen van Stalins Goelag. Dit boek begint verrassenderwijs met een 

verwijzing naar een stelling uit de Ethica van Spinoza: 'elk ding tracht, voor zover het 

op zich zelf wordt beschouwd, in zijn bestaan te volharden'. 

Als de beschaving niet haar voortschrijdend werk doet, tot barbarij vervalt en 

mensen in extreme omstandigheden opsluit in vernietigingskampen, welke krachten 

komen dan naar boven om te overleven, zo vraagt Des Pres zich af aan de hand van 

egodocumenten van overlevenden. Bestaat er een biologische bestaansdrift op 

momenten dat het leven op het spel staat, bedreigd wordt en in zijn kern wordt 

aangetast? Waar komt die bestaansdrift of overlevingsdrang van mensen vandaan en 

waarom lukt het de een wel en anderen niet om in heel moeilijke omstandigheden 

overeind te blijven? Is dit louter een kwestie van toeval of geluk? De ervaringen van 

de twee meest gruwelijke misdaadregimes uit de twintigste eeuw wijzen in de 

richting van overmacht, willekeur en toeval, waar de individuele geïnterneerden 

weinig tegenover konden stellen – Des Pres wijst hier ook op. Maar de intrigerende 

vraag die Des Pres hier stelt geldt ook voor minder extreme omstandigheden 

waaronder mensen kunnen komen te verkeren. 

Spinoza formuleert hier een van de primaire wetten van het bestaan, namelijk dat 

het wezen, de essentie, van elk afzonderlijk ding (d.i. een organisme, een mens, een 

dier, een bloem, een berg, een stoffelijk voorwerp, een ding, een samenstel van 

dingen, een samenstel van organismen) erin bestaat om te proberen, zo veel als 

mogelijk is, zichzelf in stand te houden, te volharden in het bestaan en te streven 

naar zelfbehoud. Deze stelling heeft betrekking op alles wat bestaat, het universum 

als geheel en alle afzonderlijke ‘enkeldingen’. Dit roept bijzondere vragen op: bestaat 

er werkelijk zoiets als een conatus en hoe werkt die bestaansdrang dan? Is het een 

biologisch verankerd levensbeginsel dat zich onweerstaanbaar uit wanneer de 

omstandigheden dat vereisen? Is het louter biologisch en biologisch-

wetenschappelijk aantoonbaar? Werkt het bij mensen en dieren gelijkelijk en 



4 
 

manifesteert het zich op eenzelfde wijze? Is het zichtbaar of zichtbaar te maken in 

het handelen van mensen? Werkt de conatus in alle mensen gelijkelijk of zijn er 

omstandigheden die de verschillen in feitelijk overleven bepalen? 

 

Deze vragen wakkerden de belangstelling voor Spinoza bij mij aan. Had Spinoza hier 

iets te  zeggen wat van wezenlijke betekenis is voor ieders eigen leven, niet alleen 

voor het overleven in extreme omstandigheden? Dit veroorzaakte mijn tweede 

kennismaking met Spinoza’s filosofie, nu serieuzer en uit innerlijke drang tot weten 

en niet om een tentamen te halen. Kan de wanhoop van geïnterneerde 

kampbewoners, van overlevenden en van andere oorlogsslachtoffers verdreven 

worden? Kan wanhoop in heilzaamheid verkeren en werkt dat dan als een redding, 

als verlossing (salvation)? Of gaat het om meer, om eeuwige gelukzaligheid 

(beatitudo)? Wat was Spinoza’s boodschap? Spinoza heeft in zijn hoofdwerk Ethica 

als een van de eerste filosofen speciale en systematische aandacht geschonken aan 

affecties en emoties waaraan alle mensen onderhevig zijn. Hij geeft in deel 3 van de 

Ethica realistische beschrijvingen van een groot aantal emoties, zoals droefheid, 

mogelijk oorzaak en gevolg van depressie en wanhoop: ‘Wanneer de geest zich zijn 

eigen machteloosheid voorstelt, wordt hij bedroefd.’ (e3:55) 

Spinoza geeft een weg aan hoe bewust met dergelijke emoties om te gaan in talrijke 

en onvermijdelijke botsingen, om te streven naar ‘zelfbehoud’ en volhardend te zijn 

in onze essentie, dat wil zeggen het eigene van onszelf. Hiermee begon mijn 

serieuze studie van het werk van Spinoza, die tot de dag van vandaag voortduurt, 

want het lezen van Spinoza is even moeilijk als uitdagend. 

Het lezen van Spinoza’s werk is niet alleen moeilijk, maar kan zelfs gevaarlijk zijn. 

Zelfs in deze verlichte tijd is het lezen van Spinoza op bepaalde plaatsen in de wereld 

nog steeds een gevaarlijke bezigheid. In het artikel ‘Reading Spinoza in Teheran’ 

beschrijft Karima Bennoune de activiteiten van Roya en Ladan Boroumand, de twee 

dochters van een in 1991 in Parijs vermoorde tegenstander van het ayatollah-regime 

in Iran. Deze dochters zetten het Human Rights Watch-werk van hun vader, een 

advocaat en voorvechter van de democratie in Iran, in ballingschap voort. Naast het 

in kaart brengen van de honderden politieke moorden en terechtstellingen in deze 

totalitaire theocratie vertaalden zij teksten van klassieke filosofen in het Farsi; als 

‘food for thought’, dat in Teheran gelezen kan worden. Van Spinoza werd het 

hoofdstuk over de vrijheid van denken en van meningsuiting uit het Theologisch-

Politiek Traktaat overgenomen. En dat klinkt in een land waar alle wetten 

onveranderlijk gebaseerd zijn op religie, net zo bevrijdend als in 1670: ‘The object of 

government is to enable men to employ their reason unshackled.’ Andere woorden 

van Spinoza uit 1670 zijn geschreven alsof hij het heeft over het huidige Iran: ‘What 

can be more hurtful than that men who have committed no crime or wickedness 

should, simply because they are enlightened, be treated as enemies and put to 

dead?’ Jonge dissidenten in Teheran lieten en laten zich inspireren door Spinoza (en 



5 
 

Hannah Arendt), geholpen door de vertalingen van de Boroumand Foundation in 

New York. 

Dit brengt een ander aspect van Spinoza’s filosofie naar voren: Spinoza als een van 

de eerste pleitbezorgers van politieke vrijheid en daarmee een van de wegbereiders 

van de Europese Verlichting. Spinoza was geen bestrijder van religieuze gevoelens 

als zodanig, maar wel een tegenstander van een op religie gebaseerd politiek bestel 

(theocratie), beheerst door dogmatische dominees die slechts hun eigen religieuze 

opvattingen en leerstellingen toestonden. Kerkelijk gezag en statelijk gezag moesten 

goed onderscheiden en zo veel mogelijk gescheiden blijven. Zo bepleitte hij 

eveneens een scheiding tussen religie en filosofie, tussen de manier van 

beantwoorden van theologische en van filosofische vraagstukken – die in zijn tijd 

vooral kwesties van de nieuwe natuurwetenschappen betroffen. 

Deze drie thema’s, respectievelijk (1) kennistheoretisch:  de verbetering en 

vermeerdering van kennis en inzicht, uitmondend in een verstandige levenswijze, (2) 

existentieel: de conatus als levensdrang en streven naar zelfbehoud, en (3) politiek-

filosofisch: het belang van politieke vrijheid voor de inrichting van een staatsbestel 

en voor het vreedzaam en effectief samenleven, hebben de belangstelling voor 

Spinoza’s filosofie in mij wakker geschud. Ik wilde er meer van weten, een drang tot 

kennis die door verdere studie alleen maar is uitgediept, al had ik er een lange tijd 

voor nodig om de reikwijdte van zijn denken te doorgronden en om er zelf een eigen 

interpretatie van te durven geven. De opzet van dit boek is daarvan verslag te doen 

en de samenhang van deze thema’s met het geheel van Spinoza’s denken duidelijk 

te maken. Ik doe dit aan de hand van uitleg en commentaar op alle geschriften van 

Spinoza, in chronologische volgorde (de Hebreeuwse Grammatica uitgezonderd, want 

daarvoor moet men Hebreeuws kennen). Ik wil laten zien waarom en op welke 

punten Spinoza voor de hedendaagse mens, die zoekt naar de zin in zijn of haar 

bestaan, actueel kan zijn. 

 

Dit is een voorpublicatie uit het boek 'Spinoza en de vreugde van het inzicht' van 

filosoof Kees Schuyt.  


